
MESSAGGIO DI SUA SANTITÀ LEONE XIV 
PER LA LIX GIORNATA MONDIALE DELLA PACE 

 
1° GENNAIO 2026 

_______________________________ 

La pace sia con tutti voi. 
Verso una pace disarmata e disarmante 

  

“La pace sia con te!”. 

Questo antichissimo saluto, ancora oggi quotidiano in molte culture, la sera di 
Pasqua si è riempito di nuovo vigore sulle labbra di Gesù risorto. «Pace a voi» 
( Gv 20,19.21) è la sua Parola che non soltanto augura, ma realizza un definitivo 
cambiamento in chi la accoglie e così in tutta la realtà. Per questo i successori 
degli Apostoli danno voce ogni giorno e in tutto il mondo alla più silenziosa 
rivoluzione: “La pace sia con voi!”. Fin dalla sera della mia elezione a Vescovo di 
Roma, ho voluto inserire il mio saluto in questo corale annuncio. E desidero 
ribadirlo: questa è la pace del Cristo risorto, una pace disarmata e una pace 
disarmante, umile e perseverante. Proviene da Dio, Dio che ci ama tutti 
incondizionatamente. [1] 

La pace di Cristo risorto 

Ad aver vinto la morte e abbattuto i muri di separazione fra gli esseri umani 
(cfr Ef 2,14) è il Buon Pastore, che dà la vita per il gregge e che ha molte pecore 
al di là del recinto dell’ovile (cfr Gv 10,11.16): Cristo, nostra pace. La sua 
presenza, il suo dono, la sua vittoria riverberano nella perseveranza di molti 
testimoni, per mezzo dei quali l’opera di Dio continua nel mondo, diventando 
persino più percepibile e luminosa nell’oscurità dei tempi. 

Il contrasto fra tenebre e luce, infatti, non è soltanto un’immagine biblica per 
descrivere il travaglio da cui sta nascendo un mondo nuovo: è un’esperienza 
che ci attraversa e ci sconvolge in rapporto alle prove che incontriamo, nelle 
circostanze storiche in cui ci troviamo a vivere. Ebbene, vedere la luce e credere 
in essa è necessario per non sprofondare nel buio. Si tratta di un’esigenza che i 
discepoli di Gesù sono chiamati a vivere in modo unico e privilegiato, ma che 
per molte vie sa aprirsi un varco nel cuore di ogni essere umano. La pace esiste, 
vuole abitarci, ha il mite potere di illuminare e allargare l’intelligenza, resiste alla 
violenza e la vince. La pace ha il respiro dell’eterno: mentre al male si grida 
“basta”, alla pace si sussurra “per sempre”. In questo orizzonte ci ha introdotti il 
Risorto. In questo presentimento vivono le operatrici e gli operatori di pace che, 
nel dramma di quella che Papa Francesco ha definito “terza guerra mondiale a 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/francesco/it.html


pezzi”, ancora resistono alla contaminazione delle tenebre, come sentinelle nella 
notte. 

Il contrario, cioè dimenticare la luce, è purtroppo possibile: si perde allora di 
realismo, cedendo a una rappresentazione del mondo parziale e distorta, nel 
segno delle tenebre e della paura. Non sono pochi oggi a chiamare realistiche le 
narrazioni prive di speranza, cieche alla bellezza altrui, dimentiche della grazia 
di Dio che opera sempre nei cuori umani, per quanto feriti dal peccato. 
Sant’Agostino esortava i cristiani a intrecciare un’indissolubile amicizia con la 
pace, affinché, custodendola nell’intimo del loro spirito, potessero irradiarne 
tutt’intorno il luminoso calore. Egli, indirizzandosi alla sua comunità, così 
scriveva: «Se volete attirare gli altri alla pace, abbiatela voi per primi; siate voi 
anzitutto saldi nella pace. Per infiammarne gli altri dovete averne voi, all’interno, 
il lume acceso». [2] 

Sia che abbiamo il dono della fede, sia che ci sembri di non averlo, cari fratelli e 
sorelle, apriamoci alla pace! Accogliamola e riconosciamola, piuttosto che 
considerarla lontana e impossibile. Prima di essere una meta, la pace è una 
presenza e un cammino. Seppure contrastata sia dentro sia fuori di noi, come 
una piccola fiamma minacciata dalla tempesta, custodiamola senza dimenticare 
i nomi e le storie di chi ce l’ha testimoniata. È un principio che guida e determina 
le nostre scelte. Anche nei luoghi in cui rimangono soltanto macerie e dove la 
disperazione sembra inevitabile, proprio oggi troviamo chi non ha dimenticato la 
pace. Come la sera di Pasqua Gesù entrò nel luogo dove si trovavano i 
discepoli, impauriti e scoraggiati, così la pace di Cristo risorto continua ad 
attraversare porte e barriere con le voci e i volti dei suoi testimoni. È il dono che 
consente di non dimenticare il bene, di riconoscerlo vincitore, di sceglierlo 
ancora e insieme. 

Una pace disarmata 

Poco prima di essere catturato, in un momento di intensa confidenza, Gesù 
disse a quelli che erano con Lui: «Vi lascio la pace, vi do la mia pace. Non come 
la dà il mondo, io la do a voi». E subito aggiunse: «Non sia turbato il vostro 
cuore e non abbia timore» (Gv 14,27). Il turbamento e il timore potevano 
riguardare, certo, la violenza che si sarebbe presto abbattuta su di Lui. Più 
profondamente, i Vangeli non nascondono che a sconcertare i discepoli fu la 
sua risposta non violenta: una via che tutti, Pietro per primo, gli contestarono, 
ma sulla quale fino all’ultimo il Maestro chiese di seguirlo. La via di Gesù 
continua a essere motivo di turbamento e di timore. E Lui ripete con fermezza a 
chi vorrebbe difenderlo: «Rimetti la spada nel fodero» (Gv 18,11; cfr Mt 26,52). 
La pace di Gesù risorto è disarmata, perché disarmata fu la sua lotta, entro 
precise circostanze storiche, politiche, sociali. Di questa novità i cristiani devono 
farsi, insieme, profeticamente testimoni, memori delle tragedie di cui troppe volte 
si sono resi complici. La grande parabola del giudizio universale invita tutti i 
cristiani ad agire con misericordia in questa consapevolezza (cfr Mt 25,31-46). E 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


nel farlo, essi troveranno al loro fianco fratelli e sorelle che, per vie diverse, 
hanno saputo ascoltare il dolore altrui e si sono interiormente liberati 
dall’inganno della violenza. 

Sebbene non siano poche, oggi, le persone col cuore pronto alla pace, un 
grande senso di impotenza le pervade di fronte al corso degli avvenimenti, 
sempre più incerto. Già Sant’Agostino, in effetti, segnalava un particolare 
paradosso: «Non è difficile possedere la pace. È, al limite, più difficile lodarla. Se 
la vogliamo lodare, abbiamo bisogno di avere capacità che forse ci mancano; 
andiamo in cerca delle idee giuste, soppesiamo le frasi. Se invece la vogliamo 
avere, essa è lì, a nostra portata di mano e possiamo possederla senza alcuna 
fatica». [3] 

Quando trattiamo la pace come un ideale lontano, finiamo per non considerare 
scandaloso che la si possa negare e che persino si faccia la guerra per 
raggiungere la pace. Sembrano mancare le idee giuste, le frasi soppesate, la 
capacità di dire che la pace è vicina. Se la pace non è una realtà sperimentata e 
da custodire e da coltivare, l’aggressività si diffonde nella vita domestica e in 
quella pubblica. Nel rapporto fra cittadini e governanti si arriva a considerare una 
colpa il fatto che non ci si prepari abbastanza alla guerra, a reagire agli attacchi, 
a rispondere alle violenze. Molto al di là del principio di legittima difesa, sul piano 
politico tale logica contrappositiva è il dato più attuale in una destabilizzazione 
planetaria che va assumendo ogni giorno maggiore drammaticità e 
imprevedibilità. Non a caso, i ripetuti appelli a incrementare le spese militari e le 
scelte che ne conseguono sono presentati da molti governanti con la 
giustificazione della pericolosità altrui. Infatti, la forza dissuasiva della potenza, 
e, in particolare, la deterrenza nucleare, incarnano l’irrazionalità di un rapporto 
tra popoli basato non sul diritto, sulla giustizia e sulla fiducia, ma sulla paura e 
sul dominio della forza.  «In conseguenza – come già scriveva dei suoi 
tempi San Giovanni XXIII – gli esseri umani vivono sotto l’incubo di un uragano 
che potrebbe scatenarsi ad ogni istante con una travolgenza inimmaginabile. 
Giacché le armi ci sono; e se è difficile persuadersi che vi siano persone capaci 
di assumersi la responsabilità delle distruzioni e dei dolori che una guerra 
causerebbe, non è escluso che un fatto imprevedibile ed incontrollabile possa 
far scoccare la scintilla che metta in moto l’apparato bellico». [4] 

Ebbene, nel corso del 2024 le spese militari a livello mondiale sono aumentate 
del 9,4% rispetto all’anno precedente, confermando la tendenza ininterrotta da 
dieci anni e raggiungendo la cifra di 2.718 miliardi di dollari, ovvero il 2,5% del 
PIL mondiale. [5] Per di più, oggi alle nuove sfide pare si voglia rispondere, oltre 
che con l’enorme sforzo economico per il riarmo, con un riallineamento delle 
politiche educative: invece di una cultura della memoria, che custodisca le 
consapevolezze maturate nel Novecento e non ne dimentichi i milioni di vittime, 
si promuovono campagne di comunicazione e programmi educativi, in scuole e 
università, così come nei media, che diffondono la percezione di minacce e 
trasmettono una nozione meramente armata di difesa e di sicurezza. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5


Tuttavia, «chi ama veramente la pace ama anche i nemici della pace». [6] Così 
Sant’Agostino raccomandava di non distruggere i ponti e di non insistere col 
registro del rimprovero, preferendo la via dell’ascolto e, per quanto possibile, 
dell’incontro con le ragioni altrui. Sessant’anni fa, il Concilio Vaticano II si 
concludeva nella consapevolezza di un urgente dialogo fra Chiesa e mondo 
contemporaneo. In particolare, la Costituzione Gaudium et spes portava 
l’attenzione sull’evoluzione della pratica bellica: «Il rischio caratteristico della 
guerra moderna consiste nel fatto che essa offre quasi l’occasione a coloro che 
posseggono le più moderne armi scientifiche di compiere tali delitti e, per una 
certa inesorabile concatenazione, può sospingere le volontà degli uomini alle più 
atroci decisioni. Affinché dunque non debba mai più accadere questo in futuro, i 
vescovi di tutto il mondo, ora riuniti, scongiurano tutti, in modo particolare i 
governanti e i supremi comandanti militari, a voler continuamente considerare, 
davanti a Dio e davanti all’umanità intera, l’enorme peso della loro 
responsabilità». [7] 

Nel ribadire l’appello dei Padri conciliari e stimando la via del dialogo come la 
più efficace ad ogni livello, constatiamo come l’ulteriore avanzamento 
tecnologico e l’applicazione in ambito militare delle intelligenze artificiali abbiano 
radicalizzato la tragicità dei conflitti armati. Si va persino delineando un processo 
di deresponsabilizzazione dei leader politici e militari, a motivo del crescente 
“delegare” alle macchine decisioni riguardanti la vita e la morte di persone 
umane. È una spirale distruttiva, senza precedenti, dell’umanesimo giuridico e 
filosofico su cui poggia e da cui è custodita qualsiasi civiltà. Occorre denunciare 
le enormi concentrazioni di interessi economici e finanziari privati che vanno 
sospingendo gli Stati in questa direzione; ma ciò non basta, se 
contemporaneamente non viene favorito il risveglio delle coscienze e del 
pensiero critico. L’Enciclica Fratelli tutti presenta San Francesco d’Assisi come 
esempio di un tale risveglio: «In quel mondo pieno di torri di guardia e di mura 
difensive, le città vivevano guerre sanguinose tra famiglie potenti, mentre 
crescevano le zone miserabili delle periferie escluse. Là Francesco ricevette 
dentro di sé la vera pace, si liberò da ogni desiderio di dominio sugli altri, si fece 
uno degli ultimi e cercò di vivere in armonia con tutti». [8] È una storia che vuole 
continuare in noi, e che richiede di unire gli sforzi per contribuire a vicenda a una 
pace disarmante, una pace che nasce dall’apertura e dall’umiltà evangelica. 

Una pace disarmante 

La bontà è disarmante. Forse per questo Dio si è fatto bambino. Il mistero 
dell’Incarnazione, che ha il suo punto di più estremo abbassamento nella 
discesa agli inferi, comincia nel grembo di una giovane madre e si manifesta 
nella mangiatoia di Betlemme. «Pace in terra» cantano gli angeli, annunciando 
la presenza di un Dio senza difese, dal quale l’umanità può scoprirsi amata 
soltanto prendendosene cura (cfr Lc 2,13-14). Nulla ha la capacità di cambiarci 
quanto un figlio. E forse è proprio il pensiero ai nostri figli, ai bambini e anche a 
chi è fragile come loro, a trafiggerci il cuore (cfr At 2,37). Al riguardo, il mio 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_it.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8


venerato Predecessore scriveva che «la fragilità umana ha il potere di renderci 
più lucidi rispetto a ciò che dura e a ciò che passa, a ciò che fa vivere e a ciò 
che uccide. Forse per questo tendiamo così spesso a negare i limiti e a sfuggire 
le persone fragili e ferite: hanno il potere di mettere in discussione la direzione 
che abbiamo scelto, come singoli e come comunità». [9] 

Giovanni XXIII introdusse per primo la prospettiva di un disarmo integrale, che si 
può affermare soltanto attraverso il rinnovamento del cuore e dell’intelligenza. 
Così scriveva nella Pacem in terris: «Occorre riconoscere che l’arresto agli 
armamenti a scopi bellici, la loro effettiva riduzione, e, a maggior ragione, la loro 
eliminazione sono impossibili o quasi, se nello stesso tempo non si procedesse 
ad un disarmo integrale; se cioè non si smontano anche gli spiriti, adoprandosi 
sinceramente a dissolvere, in essi, la psicosi bellica: il che comporta, a sua 
volta, che al criterio della pace che si regge sull’equilibrio degli armamenti, si 
sostituisca il principio che la vera pace si può costruire soltanto nella 
vicendevole fiducia. Noi riteniamo che si tratti di un obiettivo che può essere 
conseguito. Giacché esso è reclamato dalla retta ragione, è desideratissimo, ed 
è della più alta utilità». [10] 

È questo un servizio fondamentale che le religioni devono rendere all’umanità 
sofferente, vigilando sul crescente tentativo di trasformare in armi persino i 
pensieri e le parole. Le grandi tradizioni spirituali, così come il retto uso della 
ragione, ci fanno andare oltre i legami di sangue o etnici, oltre quelle fratellanze 
che riconoscono solo chi è simile e respingono chi è diverso. Oggi vediamo 
come questo non sia scontato. Purtroppo, fa sempre più parte del panorama 
contemporaneo trascinare le parole della fede nel combattimento politico, 
benedire il nazionalismo e giustificare religiosamente la violenza e la lotta 
armata. I credenti devono smentire attivamente, anzitutto con la vita, queste 
forme di blasfemia che oscurano il Nome Santo di Dio. Perciò, insieme 
all’azione, è più che mai necessario coltivare la preghiera, la spiritualità, il 
dialogo ecumenico e interreligioso come vie di pace e linguaggi dell’incontro fra 
tradizioni e culture. In tutto il mondo è auspicabile che «ogni comunità diventi 
una “casa della pace”, dove si impara a disinnescare l’ostilità attraverso il 
dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il perdono». [11] Oggi più che 
mai, infatti, occorre mostrare che la pace non è un’utopia, mediante una 
creatività pastorale attenta e generativa. 

D’altra parte, ciò non deve distogliere l’attenzione di tutti dall’importanza della 
dimensione politica. Quanti sono chiamati a responsabilità pubbliche nelle sedi 
più alte e qualificate, «considerino a fondo il problema della ricomposizione 
pacifica dei rapporti tra le comunità politiche su piano mondiale: ricomposizione 
fondata sulla mutua fiducia, sulla sincerità nelle trattative, sulla fedeltà agli 
impegni assunti. Scrutino il problema fino a individuare il punto donde è 
possibile iniziare l’avvio verso intese leali, durature, feconde». [12]È la via 
disarmante della diplomazia, della mediazione, del diritto internazionale, 
smentita purtroppo da sempre più frequenti violazioni di accordi faticosamente 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12


raggiunti, in un contesto che richiederebbe non la delegittimazione, ma piuttosto 
il rafforzamento delle istituzioni sovranazionali. 

Oggi, la giustizia e la dignità umana sono più che mai esposte agli squilibri di 
potere tra i più forti. Come abitare un tempo di destabilizzazione e di conflitti 
liberandosi dal male? Occorre motivare e sostenere ogni iniziativa spirituale, 
culturale e politica che tenga viva la speranza, contrastando il diffondersi di 
«atteggiamenti fatalistici, come se le dinamiche in atto fossero prodotte da 
anonime forze impersonali e da strutture indipendenti dalla volontà 
umana». [13] Se infatti «il modo migliore per dominare e avanzare senza limiti è 
seminare la mancanza di speranza e suscitare la sfiducia costante, benché 
mascherata con la difesa di alcuni valori», [14] a una simile strategia va opposto 
lo sviluppo di società civili consapevoli, di forme di associazionismo 
responsabile, di esperienze di partecipazione non violenta, di pratiche di 
giustizia riparativa su piccola e su larga scala. Lo evidenziava già con 
chiarezza Leone XIII nell’Enciclica Rerum novarum: «Il sentimento della propria 
debolezza spinge l’uomo a voler unire la sua opera all’altrui. La Scrittura dice: È 
meglio essere in due che uno solo; perché due hanno maggior vantaggio nel 
loro lavoro. Se uno cade, è sostenuto dall’altro. Guai a chi è solo; se cade non 
ha una mano che lo sollevi ( Eccl 4,9-10). E altrove: il fratello aiutato dal fratello 
è simile a una città fortificata ( Prov 18,19)». [15] 

Possa essere questo un frutto del Giubileo della Speranza, che ha sollecitato 
milioni di esseri umani a riscoprirsi pellegrini e ad avviare in sé stessi quel 
disarmo del cuore, della mente e della vita cui Dio non tarderà a rispondere 
adempiendo le sue promesse: «Egli sarà giudice fra le genti e arbitro fra molti 
popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, delle loro lance faranno 
falci; una nazione non alzerà più la spada contro un’altra nazione, non 
impareranno più l’arte della guerra. Casa di Giacobbe, venite, camminiamo nella 
luce del Signore» (Is 2,4-5). 

Dal Vaticano, 8 dicembre 2025 

LEONE PP. XIV 

 

 
 

[1] Cfr Benedizione apostolica “Urbi et Orbi” e primo saluto, Loggia centrale della 
Basilica di San Pietro (8 maggio 2025). 

[2] Agostino d’Ippona, Discorso 357, 3. 

[3] Ibid., 1. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15
https://www.iubilaeum2025.va/it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3


[4] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 60. 

[5] Cfr SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International 
Security (2025). 

[6] Agostino d’Ippona, Discorso 357, 1. 

[7] Conc. Ecum. Vat. II, Cost. past. Gaudium et spes, 80. 

[8] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 4. 

[9] Id., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14 marzo 2025). 

[10] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 61. 

[11] Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana (17 giugno 2025). 

[12] Giovanni XXIII, Lett. enc. Pacem in terris (11 aprile 1963), 63. 

[13] Benedetto XVI, Lett. enc. Caritas in veritate (29 giugno 2009), 42. 

[14] Francesco, Lett. enc. Fratelli tutti (3 ottobre 2020), 15. 

[15] Leone XIII, Lett. enc. Rerum novarum (15 maggio 1891), 37. 

Copyright © Dicastero per la Comunicazione - Libreria Editrice Vaticana 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_it.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vaticannews.va/it/papa/news/2025-03/papa-francesco-lettera-direttore-corriere-della-sera-guerra.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/speeches/2025/june/documents/20250617-cei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/it/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/it/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/it/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html


 

LA SANTA SEDE 

 

https://www.vatican.va/content/vatican/it.html
https://www.vatican.va/content/vatican/it.html

